
Tạp chí Khoa học Đại học Cần Thơ      Tập 61, Số CĐ: Văn hóa, Xã hội và Nhân văn hướng đến phát triển bền vững (2025): 80-85 

80 

 
DOI:10.22144/ctujos.2025.173 

NGÔN NGỮ NGHI LỄ VÀ TRI NHẬN MẪU HỆ TRONG TÍN NGƯỠNG  
BÀ CHÚA XỨ: MỘT TIẾP CẬN TỪ THUYẾT LƯỢC ĐỒ VĂN HÓA 
Đinh Lan Hương* 
Trường Đại học Ngoại ngữ - Tin học Thành phố Hồ Chí Minh  
*Tác giả liên hệ (Corresponding author): huongdl@huflit.edu.vn 

Thông tin chung (Article Information) 
 
Nhận bài (Received): 19/06/2025 
Sửa bài (Revised): 06/09/2025 
Duyệt đăng (Accepted): 11/10/2025 
 
Title: Ritual language and the 
conceptualization of matriarchy in the 
worship of Ba Chua Xu: A cultural 
schema-based approach 
 
Author: Dinh Lan Huong* 
 
Affiliation(s): Ho Chi Minh City 
University of Foreign Languages - 
Information Technology (HUFLIT) 
 

TÓM TẮT 
Nghiên cứu này được thực hiện nhằm làm rõ cách ngôn ngữ nghi 
lễ phản ánh tri nhận mẫu hệ trong tín ngưỡng thờ Bà Chúa Xứ tại 
miền Tây Nam Bộ. Dựa trên lý thuyết lược đồ văn hóa (Sharifian, 
2011), các bài văn khấn dân gian được phân tích trong bài viết để 
xác định ba lược đồ chính: vai trò (quan hệ Mẹ - Con), không gian 
(miếu, núi Sam) và tương tác (cầu xin, dâng lễ). Kết quả cho thấy 
ngôn ngữ nghi lễ không chỉ thể hiện đức tin mà còn mã hóa tri thức 
tập thể, trong đó nữ thần được tri nhận như một đấng che chở và 
quyền uy. Nghiên cứu góp phần làm sáng tỏ vai trò của ngôn ngữ 
trong việc duy trì các giá trị mẫu hệ và thế giới quan tôn giáo bản 
địa. 

Từ khóa: Bà Chúa Xứ, lược đồ văn hóa, ngôn ngữ nghi lễ, tri nhận 
mẫu hệ 

ABSTRACT 
This study aims to clarify how ritual language reflects matriarchal 
conceptualizations in the worship of Ba Chua Xu in Southern 
Vietnam. Drawing on Cultural Schema Theory (Sharifian, 2011), 
the paper analyzes vernacular prayer texts to identify three core 
schemas: role (Mother–Child relationship), spatial (Bà Chúa Xứ 
Shrine and Sam Mountain), and interactional (supplication and 
offering). The findings indicate that ritual language not only 
expresses religious devotion but also encodes collective 
knowledge, in which the female deity is conceptualized as both 
nurturing and sovereign. This study contributes to illuminating the 
role of language in sustaining matriarchal values and vernacular 
religious worldviews. 

Keywords: Ba Chua Xu, cultural schema, matriarchal 
conceptualization, ritual language 

1. DẪN NHẬP 

Trong đời sống tín ngưỡng dân gian Việt Nam, 
các thực hành nghi lễ không chỉ thể hiện niềm tin 
tâm linh mà còn phản ánh sâu sắc thế giới quan và 
hệ giá trị văn hóa bản địa. Một trong những hiện 
tượng tiêu biểu cho dạng thức này là tín ngưỡng thờ 

Bà Chúa Xứ núi Sam – một nữ thần được tôn kính 
rộng rãi ở khu vực Tây Nam Bộ. Từ một tín ngưỡng 
dân gian tự phát, thờ Bà Chúa Xứ đã phát triển thành 
một thiết chế văn hóa tâm linh có ảnh hưởng lớn, thu 
hút hàng triệu lượt người hành hương mỗi năm. 
Trong không gian linh thiêng của miếu Bà, ngôn 
ngữ nghi lễ, đặc biệt là lời khấn, đóng vai trò trung 



Tạp chí Khoa học Đại học Cần Thơ      Tập 61, Số CĐ: Văn hóa, Xã hội và Nhân văn hướng đến phát triển bền vững (2025): 80-85 

81 

tâm trong việc kết nối con người với thần linh và 
truyền tải những tri thức văn hóa tập thể. 

Đáng chú ý, Bà Chúa Xứ được tri nhận như một 
vị thần quyền năng nhưng gần gũi trong vai trò 
“Mẹ”, hình tượng này được phản ánh rõ trong cách 
xưng hô và ngôn ngữ khấn lễ. Tuy nhiên, những biểu 
hiện này phần lớn mới chỉ được mô tả ở bình diện 
dân tộc học, mà chưa có nhiều nghiên cứu tiếp cận 
từ góc nhìn ngôn ngữ học văn hóa, đặc biệt là lý 
thuyết lược đồ văn hóa – nơi ngôn ngữ được xem 
như phương tiện mã hóa tri thức văn hóa tập thể. 

Xuất phát từ khoảng trống đó, trong nghiên cứu 
này,  việc tiếp cận ngôn ngữ nghi lễ trong tín ngưỡng 
thờ Bà Chúa Xứ bằng khung lý thuyết lược đồ văn 
hóa (Sharifian, 2011) được lựa chọn nhằm làm rõ 
cách ngôn ngữ phản ánh tri nhận mẫu hệ trong tâm 
thức cộng đồng. Thông qua việc phân tích các bài 
khấn dân gian, ba lược đồ văn hóa cốt lõi: vai trò, 
không gian và tương tác được tập trung làm rõ, qua 
đó góp phần lý giải cách ngôn ngữ duy trì các giá trị 
tín ngưỡng dân gian và hệ thống tri thức văn hóa bản 
địa. 

2. CƠ SỞ LÝ LUẬN VÀ TỔNG QUAN TÀI 
LIỆU 

2.1. Ngôn ngữ nghi lễ  

Ngôn ngữ nghi lễ là hình thức ngôn ngữ được sử 
dụng trong các hoạt động tín ngưỡng - tôn giáo, 
nhằm kết nối con người với thế giới linh thiêng 
thông qua các phát ngôn có tính chất khấn vái, cầu 
xin, tạ ơn hoặc ban phúc. Theo Duranti (1997), ngôn 
ngữ trong nghi lễ không đơn thuần là công cụ truyền 
đạt thông tin, mà là phương tiện kiến tạo và duy trì 
trật tự xã hội – tâm linh. Đặc trưng của ngôn ngữ 
nghi lễ là sự lặp lại, nghi thức hóa, giàu cảm xúc và 
mang tính biểu tượng cao. 

Trong tín ngưỡng dân gian Việt Nam, đặc biệt là 
trong thờ Mẫu và các hình thái nữ thần như Bà Chúa 
Xứ, lời khấn đóng vai trò trung tâm trong việc tái 
hiện các quan hệ xã hội, biểu tượng quyền lực và hệ 
thống giá trị văn hóa. Việc phân tích lời khấn vì thế 
không chỉ là phân tích ngôn ngữ mà còn là khám phá 
diễn ngôn văn hóa, nơi phản ánh cấu trúc tri nhận và 
thế giới quan của cộng đồng. 

Trong số những công trình nền tảng về thờ Mẫu, 
tác phẩm Tam tòa Thánh Mẫu của Dang (1991) là 
tài liệu quan trọng, cung cấp cái nhìn hệ thống về cơ 
cấu thần điện, nghi lễ và diễn ngôn linh thiêng trong 
tín ngưỡng thờ Mẫu. Tác phẩm này là tiền đề để hiểu 
cấu trúc mẫu hệ trong các thực hành nghi lễ dân 
gian, trong đó có thể truy nguyên mối quan hệ giữa 

ngôn ngữ khấn vái và tri nhận văn hóa về nữ thần, 
nền tảng cho hướng tiếp cận lược đồ văn hóa trong 
nghiên cứu hiện nay.  

Ngo (1996) đã chỉ ra rằng ngôn ngữ trong các 
nghi lễ thờ Mẫu không chỉ là phương tiện giao tiếp 
mà còn là công cụ thể hiện và củng cố mối quan hệ 
giữa con người và thần linh, đặc biệt là mối quan hệ 
Mẹ – Con trong tâm thức người Việt. 

Endres (2011) trong nghiên cứu về các nghi lễ 
hầu đồng đã phân tích cách thức ngôn ngữ và hành 
vi nghi lễ phản ánh và tái hiện các cấu trúc xã hội và 
tâm linh, đặc biệt là vai trò của các nữ thần trong đời 
sống tinh thần người Việt. 

Mới đây nhất, trong nghiên cứu “Cultural 
schemas and folk-belief: an insight into the belief in 
worshiping the Mother Goddess in Vietnam (Lược 
đồ văn hoá và tín ngưỡng dân gian: Một góc nhìn 
về tín ngưỡng thờ Mẫu ở Việt Nam, Tran et al. 
(2024) đã áp dụng lý thuyết lược đồ văn hóa để phân 
tích cách thức ngôn ngữ nghi lễ phản ánh các lược 
đồ vai trò, không gian và tương tác trong tín ngưỡng 
thờ Mẫu tại Việt Nam. 

Nhìn chung, các công trình trên đã khẳng định vị 
trí trung tâm của ngôn ngữ nghi lễ trong việc kiến 
tạo mối quan hệ giữa con người và thần linh, đồng 
thời phản ánh cấu trúc xã hội – tâm linh của cộng 
đồng. Tuy nhiên, phần lớn nghiên cứu vẫn thiên về 
mô tả dân tộc học hoặc khảo sát nghi lễ ở bình diện 
thực hành, chưa khai thác sâu khía cạnh ngôn ngữ 
học văn hóa. Khoảng trống này cho thấy cần có 
những nghiên cứu đi sâu vào lời khấn như một diễn 
ngôn văn hóa, nơi ngôn ngữ không chỉ phản ánh mà 
còn mã hóa tri nhận tập thể. Đây cũng chính là định 
hướng được lựa chọn trong bài viết, với việc vận 
dụng lý thuyết lược đồ văn hóa để phân tích ngôn 
ngữ nghi lễ trong tín ngưỡng thờ Bà Chúa Xứ. 

2.2. Lược đồ văn hóa (Cultural Schema 
Theory) 

Các nghiên cứu của Nishida (1999) và Sharifian 
(2011) đã đặt nền tảng quan trọng cho việc ứng dụng 
lý thuyết lược đồ văn hóa trong phân tích ngôn ngữ, 
đặc biệt là ở khía cạnh vai trò xã hội và tri nhận tập 
thể. Tuy nhiên, hầu hết các công trình này được triển 
khai trong bối cảnh giao tiếp liên văn hóa hoặc ngôn 
ngữ toàn cầu, ít được áp dụng vào phân tích ngữ liệu 
nghi lễ dân gian ở Việt Nam. Trong lĩnh vực tín 
ngưỡng thờ Mẫu nói chung và thờ Bà Chúa Xứ nói 
riêng, vẫn còn thiếu những nghiên cứu vận dụng 
lược đồ văn hóa để lý giải cách thức ngôn ngữ mã 
hóa và duy trì quan hệ mẫu hệ. Chính khoảng trống 
này tạo điều kiện để bài viết tiếp cận văn khấn Bà 



Tạp chí Khoa học Đại học Cần Thơ      Tập 61, Số CĐ: Văn hóa, Xã hội và Nhân văn hướng đến phát triển bền vững (2025): 80-85 

82 

Chúa Xứ dưới góc nhìn ngôn ngữ học văn hóa, góp 
phần mở rộng phạm vi ứng dụng của lý thuyết lược 
đồ văn hóa. 

2.3. Tri nhận mẫu hệ trong tín ngưỡng dân 
gian 

Tri nhận mẫu hệ là cách cộng đồng hiểu, cảm và 
thể hiện vai trò của nữ thần như một trung tâm linh 
thiêng – nơi hội tụ quyền năng sinh dưỡng, che chở 
và bảo hộ. Trong tín ngưỡng thờ Bà Chúa Xứ, nữ 
thần được gọi là “Mẹ”, là “Bà”, là đấng hiển linh, từ 
bi, có khả năng cứu rỗi và ban lộc. Đây không chỉ là 
hiện tượng ngôn ngữ, mà là tri nhận văn hóa sâu xa, 
phản ánh cấu trúc mẫu hệ trong tâm thức cộng đồng. 

Các nghiên cứu của Endres (2011), Karen and 
Nguyen (2011) và Nguyen (2021) về thờ Mẫu cho 
thấy quyền năng nữ giới trong tín ngưỡng dân gian 
Việt Nam thường gắn với các yếu tố như: sự linh 
ứng, tính che chở, biểu tượng sinh sản - phồn thực 
và cấu trúc ngôn ngữ có sắc thái tình cảm, mềm mại 
nhưng giàu uy lực. Tri nhận này được biểu hiện rõ 
trong ngôn ngữ nghi lễ, qua cách xưng hô, từ ngữ 
tôn xưng, hành vi giao tiếp và các biểu tượng không 
gian linh thiêng gắn với “Mẹ”. 

Bên cạnh các công trình của học giả Việt Nam, 
cuốn sách Goddess on the Rise (Sự trỗi dậy của Nữ 
thần, 2004) của Philip Taylor là một nghiên cứu dân 
tộc học kinh điển về sự trỗi dậy của các hình thức 
thờ Nữ thần, đặc biệt là Bà Chúa Xứ ở miền Nam 
Việt Nam. Tác phẩm tập trung vào hiện tượng hành 
hương đến miếu Bà ở Núi Sam, xem đó như một 
diễn ngôn tâm linh hiện đại kết hợp giữa thực hành 
tín ngưỡng truyền thống và nhu cầu tinh thần trong 
bối cảnh xã hội thay đổi. Taylor cho rằng hành vi 
nghi lễ (lời khấn, dâng lễ, cầu xin) không chỉ phản 
ánh niềm tin cá nhân, mà còn định hình vai trò xã 
hội - giới tính - không gian linh thiêng. Ông tiếp cận 
hiện tượng thờ Mẫu như một hệ thống tín ngưỡng có 
tính nữ quyền tiềm ẩn và tính linh hoạt văn hóa cao. 

Nhìn chung, các công trình trong và ngoài nước 
đã làm rõ nhiều khía cạnh của tri nhận mẫu hệ trong 
tín ngưỡng dân gian Việt Nam, từ vai trò sinh dưỡng 
và che chở của nữ thần cho đến tính nữ quyền tiềm 
ẩn trong hệ thống thờ Mẫu. Tuy nhiên, phần lớn các 
nghiên cứu mới dừng lại ở bình diện dân tộc học 
hoặc xã hội học tôn giáo, tập trung vào hành vi hành 
hương, vai trò giới hay biểu tượng phồn thực. Các 
yếu tố ngôn ngữ – đặc biệt là lời khấn với tư cách 
một diễn ngôn mã hóa tri nhận mẫu hệ vẫn chưa 
được khai thác một cách hệ thống. Khoảng trống này 
đặt nền cho nghiên cứu hiện tại, khi bài viết lựa chọn 
tiếp cận tri nhận mẫu hệ thông qua ngôn ngữ nghi 

lễ, cụ thể là văn khấn Bà Chúa Xứ, dưới lăng kính 
ngôn ngữ học văn hóa. 

3. PHƯƠNG PHÁP NGHIÊN CỨU 

Phương pháp phân tích diễn ngôn dựa trên 
khung lý thuyết Lược đồ văn hóa (Sharifian, 2011) 
được vận dụng trong nghiên cứu. Ngữ liệu khảo sát 
là một văn bản khấn tiêu biểu được sử dụng rộng rãi 
trong lễ hội Bà Chúa Xứ tại núi Sam (Châu Đốc, An 
Giang). Việc lựa chọn ngữ liệu dựa trên ba tiêu chí: 
(1) tính phổ biến trong thực hành nghi lễ của cộng 
đồng, (2) cấu trúc điển hình của một bài khấn dân 
gian (mở lễ – trình bày – cầu xin – kết thúc) và (3) 
khả năng phản ánh đầy đủ các khía cạnh vai trò, 
không gian và tương tác. 

Quá trình phân tích tiến hành theo ba bước: 

(1) Mã hóa ngữ liệu: xác định các biểu thức 
ngôn ngữ tiêu biểu liên quan đến quan hệ Mẹ – Con, 
không gian linh thiêng và hành vi cầu khấn. 

(2) Đối chiếu với lý thuyết: đối sánh các biểu  
thức ngôn ngữ với khung lược đồ văn hóa (vai trò, 
không gian, tương tác). 

(3) Diễn giải tri nhận văn hóa: phân tích cách 
thức các biểu thức này tái hiện tri nhận mẫu hệ và 
duy trì giá trị tín ngưỡng cộng đồng. 

Do phạm vi nghiên cứu, trong bài viết chỉ tập 
trung vào phân tích văn bản viết, chưa khai thác sâu 
yếu tố phi ngôn ngữ như giọng điệu, âm nhạc hay cử 
chỉ nghi lễ.  

4. LƯỢC ĐỒ VĂN HÓA TRONG TÍN 
NGƯỠNG BÀ CHÚA XỨ 

Trong tín ngưỡng thờ Bà Chúa Xứ ở miền Tây 
Nam Bộ, các hành vi nghi lễ và lời khấn không chỉ 
thể hiện lòng thành kính mà còn lưu giữ và truyền 
tải những tri thức văn hóa tập thể. Dưới góc nhìn Lý 
thuyết Lược đồ văn hóa (Sharifian, 2011), ba lược 
đồ nổi bật có thể nhận diện gồm: lược đồ vai trò, 
lược đồ không gian và lược đồ tương tác. 

Ngữ liệu khảo sát trong nghiên cứu này là một 
bài khấn tiêu biểu thường được sử dụng trong lễ hội 
Bà Chúa Xứ núi Sam (Châu Đốc, An Giang). Văn 
bản được lựa chọn vì có cấu trúc điển hình của lời 
khấn dân gian: mở đầu bằng công thức kính lễ, trình 
bày thân thế tín chủ, dâng lễ vật, cầu xin và kết thúc 
bằng lời nguyện. Đặc biệt, bài khấn này hội đủ ba 
lược đồ văn hóa nêu trên, qua đó phản ánh rõ nét tri 
nhận mẫu hệ trong tâm thức cộng đồng. 

Trên cơ sở đó, các tiểu mục kế tiếp đồng thời 
giới thiệu cơ sở lý thuyết của từng lược đồ văn hóa 



Tạp chí Khoa học Đại học Cần Thơ      Tập 61, Số CĐ: Văn hóa, Xã hội và Nhân văn hướng đến phát triển bền vững (2025): 80-85 

83 

và tiến hành phân tích ngữ liệu để làm sáng tỏ đặc 
điểm tri nhận trong lời khấn. 

4.1. Lược đồ vai trò (Role Schema): Mẹ linh 
thiêng - Con phụ thuộc 

Theo Nishida (1999) và Sharifian (2011), lược 
đồ vai trò là tri thức văn hóa chung về các vai trò xã 
hội, bao gồm các hành vi kỳ vọng gắn liền với từng 
vai trò. Trong tín ngưỡng dân gian Việt Nam, đặc 
biệt là thờ Bà Chúa Xứ, lược đồ này thể hiện rõ trong 
mối quan hệ mẫu hệ giữa nữ thần và cộng đồng: Bà 
được tri nhận như một “Mẹ” thiêng liêng, còn tín 
chủ ở vị thế “Con” – phụ thuộc, cầu xin và chịu sự 
che chở. Quan hệ này khác với mô hình quyền lực 
chính trị (vua – tôi), mà mang tính mẫu tử, thiên về 
cảm xúc và bảo bọc. 

Phân tích ngữ liệu: Trong bài khấn lễ hội Bà 
Chúa Xứ, mối quan hệ Mẹ – Con được khắc sâu 
thông qua cách xưng hô và cấu trúc ngôn từ: 
Biểu thức Phân tích 

“Con kính lạy… Bà Chúa 
Xứ núi Sam linh thiêng” 

Cặp xưng hô “Con – 
Bà” thiết lập mô hình 
mẫu hệ, nơi nữ thần là 
trung tâm quyền năng. 

“Tín chủ (chúng) con 
là…” 

Người khấn đặt mình ở 
vị thế thấp hơn, thể hiện 
sự lệ thuộc và cầu xin. 

“Cúi xin Bà chứng giám 
lòng thành, phù hộ độ 
trì…” 

Ngôn ngữ cho thấy sự 
cầu khẩn và mong chờ 
che chở từ Mẹ thiêng 
liêng. 

Các động từ mang tính lễ nghi như “kính lạy”, 
“cúi xin”, “dâng lễ” tái hiện mối quan hệ bất đối 
xứng nhưng đầy cảm xúc. Hình ảnh Bà Chúa Xứ 
không chỉ quyền uy mà còn bao dung, tha thứ, cứu 
rỗi – đúng bản chất của một người Mẹ. 

Qua phân tích, lược đồ vai trò trong lời khấn Bà 
Chúa Xứ phản ánh rõ tri nhận mẫu hệ của cộng 
đồng. Ngôn ngữ nghi lễ không đơn thuần là hành vi 
tín ngưỡng, mà là cách duy trì và củng cố quan hệ 
Mẹ – Con trong tâm thức tập thể, nơi nữ thần được 
tri nhận như đấng bảo hộ vừa quyền năng vừa từ bi. 

4.2. Lược đồ không gian (Spatial Schema): 
Miếu - Núi - Vùng linh thiêng 

Trong lý thuyết Lược đồ văn hóa, lược đồ không 
gian phản ánh cách cộng đồng tri nhận và thiêng hóa 
những địa điểm vật lý gắn liền với niềm tin tâm linh 
(Sharifian, 2017). Không gian nghi lễ không đơn 
thuần là tọa độ địa lý, mà được kiến tạo như một 
“vùng linh thiêng” – nơi diễn ra sự kết nối giữa con 
người và thần linh. Trong tín ngưỡng thờ Bà Chúa 

Xứ, miếu Bà dưới chân núi Sam được cộng đồng tri 
nhận như trung tâm thiêng, vừa là nơi ngự trị của 
Mẹ, vừa là biểu tượng của sự bao bọc và bảo hộ. 

Phân tích ngữ liệu: Trong bài khấn, nhiều biểu 
thức nhấn mạnh tính thiêng hóa của không gian: 
Biểu thức Phân tích 

“Bà Chúa Xứ núi Sam 
linh thiêng” 

Núi Sam không chỉ là 
địa danh, mà được 
thiêng hóa thành nơi ngự 
trị của nữ thần, biểu 
tượng quyền năng mẫu 
hệ.  

“Các vị thần linh cai 
quản tại Miếu Bà Chúa 
Xứ” 

Miếu là trung tâm nghi 
lễ - nơi kết nối giữa con 
người và thần linh. 

“Dâng lên Bà Chúa 
Xứ…” 

Hành vi dâng lễ luôn gắn 
liền với không gian được 
thiêng hóa, khẳng định 
miếu là nơi tiếp nhận 
lòng thành. 

Các biểu thức này cho thấy núi và miếu không 
chỉ là địa điểm hành hương mà còn mang ý nghĩa 
tâm linh sâu xa, trở thành “không gian mẫu hệ”, nơi 
con dân tìm đến nương nhờ sự che chở của Mẹ. 

Lược đồ không gian trong lời khấn Bà Chúa Xứ 
thể hiện tri nhận về một miền linh thiêng gắn liền 
với hình tượng nữ thần. Miếu Bà và núi Sam được 
tri nhận như “nôi linh thiêng”, nơi cộng đồng tìm 
thấy sự bao bọc và che chở. Đây là minh chứng rõ 
rệt cho tính mẫu hệ trong tín ngưỡng Bà Chúa Xứ. 

4.3. Lược đồ tương tác (Interactional 
Schema): Cầu xin - Dâng lễ - Cúi lạy 

Theo Sharifian (2011) và Endres (2011), lược đồ 
tương tác phản ánh những mô thức hành vi và ngôn 
ngữ trong quá trình con người giao tiếp với thần 
linh. Trong nghi lễ thờ Mẫu nói chung và Bà Chúa 
Xứ nói riêng, lời khấn không chỉ là lời nói mà còn 
gắn với hành động nghi lễ như dâng lễ, lạy tạ, cầu 
xin. Những hành vi này mang tính công thức, lặp lại, 
nhưng đồng thời chứa đựng cảm xúc phụ thuộc, biểu 
hiện rõ cấu trúc mẫu hệ: người Con hướng đến Mẹ, 
với niềm tin tuyệt đối vào sự chở che và tha thứ. 

Phân tích ngữ liệu: Trong bài khấn, nhiều biểu 
thức cho thấy mô hình tương tác mang tính cầu 
khẩn, khiêm nhường và giàu cảm xúc: 

Các biểu thức này gợi lên hình ảnh của một nghi 
lễ không dựa trên sự trừng phạt hay quyền lực cưỡng 
chế, mà trên nền tảng của lòng thành và niềm tin vào 
sự che chở mẫu tử. 



Tạp chí Khoa học Đại học Cần Thơ      Tập 61, Số CĐ: Văn hóa, Xã hội và Nhân văn hướng đến phát triển bền vững (2025): 80-85 

84 

Lược đồ tương tác cho thấy ngôn ngữ cầu xin – 
dâng lễ tái khẳng định quan hệ mẫu hệ giữa tín chủ 
và nữ thần, củng cố tri nhận Bà Chúa Xứ như một 
người Mẹ che chở. 
Biểu thức Phân tích 

   “Thành tâm sửa biện 
hương hoa, lễ vật…” 

   Hành vi dâng lễ thể 
hiện lòng thành và sự 
phụ thuộc vào thần linh. 

   “Cúi xin Bà chứng 
giám… phù hộ độ trì…” 

   Mô hình cầu xin cảm 
xúc, mềm mại, không 
mang tính cưỡng ép mà 
là tín thác hoàn toàn. 

   “Nếu có điều gì thiếu 
sót, kính mong Bà lượng 
thứ…” 

   Lời xin tha thứ phản 
ánh hình ảnh một Mẹ từ 
bi – không phán xét mà 
bao dung. 

4.4. Sơ đồ lược đồ văn hóa trong lời khấn Bà 
Chúa Xứ 

Kết quả phân tích cho thấy ba lược đồ văn hóa: 
vai trò (Mẹ – Con), không gian (miếu – núi – vùng 
linh thiêng) và tương tác (cầu xin – dâng lễ – lạy 
tạ) không tồn tại tách rời, mà vận hành đồng thời 
trong ngôn ngữ nghi lễ. Chúng tạo thành một cấu 
trúc tri nhận mẫu hệ toàn diện, nơi hình tượng Bà 
Chúa Xứ vừa là trung tâm quyền năng vừa là Mẹ che 
chở của cộng đồng. 

Minh họa mối quan hệ đan xen giữa ba lược đồ 
văn hóa. Ngôn ngữ khấn vái đóng vai trò trung tâm, 
vừa kích hoạt lược đồ vai trò (thiết lập quan hệ Mẹ 
– Con), vừa gắn kết với lược đồ không gian (miếu 
và núi Sam như những biểu tượng thiêng), đồng thời 
tái hiện lược đồ tương tác (cầu khẩn, dâng lễ, xin tha 
thứ). Chính sự lặp lại thường xuyên của mô hình 
ngôn ngữ – hành vi này trong nghi lễ đã duy trì và 
củng cố hệ giá trị mẫu hệ trong đời sống tinh thần 
của cộng đồng Nam Bộ (Hình 1). 

Kết quả thể hiện ở Hình 1 cho thấy các lược đồ 
không phải những mảnh rời rạc mà là một hệ thống 
thống nhất. Thông qua lời khấn, hành vi nghi lễ và 
không gian thờ phụng, cộng đồng liên tục tái hiện 
một thế giới quan mẫu hệ, nơi Bà Chúa Xứ giữ vị trí 
trung tâm, vừa linh thiêng, vừa gần gũi như một 
người Mẹ. 

Từ phân tích trên có thể thấy, ba lược đồ văn hóa 
– vai trò, không gian và tương tác – cùng vận hành 
trong lời khấn, qua đó tái hiện một cấu trúc mẫu hệ 
linh thiêng trong tín ngưỡng Bà Chúa Xứ. Ngôn ngữ 
nghi lễ trở thành trung tâm liên kết giữa tri thức tập 
thể và thế giới quan tâm linh, đồng thời củng cố hình 
ảnh Bà Chúa Xứ như một Mẹ vừa che chở vừa 
quyền uy. Những phát hiện này là cơ sở để đi đến 
kết luận về vai trò của ngôn ngữ trong việc duy trì 
giá trị mẫu hệ trong đời sống tín ngưỡng dân gian 
Nam Bộ. 

 
Hình 1. Mối quan hệ giữa ngôn ngữ nghi lễ và các lược đồ văn hóa trong tín ngưỡng Bà Chúa Xứ 

(Nguồn: Tác giả) 

5. KẾT LUẬN 

Việc tiếp cận ngôn ngữ nghi lễ trong tín ngưỡng 
Bà Chúa Xứ từ góc nhìn ngôn ngữ học văn hóa, 
nhằm làm rõ cách các tri nhận mẫu hệ được mã hóa 
và tái hiện thông qua lời khấn dân gian. Bằng việc 
vận dụng lý thuyết lược đồ văn hóa (Sharifian, 

2011), ba lược đồ tri nhận nổi bật được xác định: 
lược đồ vai trò (quan hệ Mẹ - Con), lược đồ không 
gian (miếu, núi thiêng), và lược đồ tương tác (hành 
vi dâng lễ, cầu xin, hứa nguyện). 

Đồng thời, việc phân tích ngữ liệu khẳng định tri 
nhận mẫu hệ: Bà Chúa Xứ được xem như một Mẹ 
thiêng liêng, vừa che chở vừa quyền uy. Ngôn ngữ 



Tạp chí Khoa học Đại học Cần Thơ      Tập 61, Số CĐ: Văn hóa, Xã hội và Nhân văn hướng đến phát triển bền vững (2025): 80-85 

85 

khấn lễ vì thế trở thành công cụ duy trì cấu trúc tri 
thức văn hóa và củng cố hình tượng nữ thần trong 
cộng đồng. Cấu trúc nghi lễ, lời xưng hô, không gian 
thờ phụng và hành vi cầu khấn đều vận hành như 
một hệ thống diễn ngôn củng cố quyền năng nữ giới 
– biểu hiện của một thế giới quan mẫu hệ sâu sắc 
trong tâm thức cộng đồng Nam Bộ. 

Tuy nhiên, nghiên cứu này vẫn còn những giới 
hạn nhất định. Về phạm vi, bài viết mới chỉ tập trung 
vào một bài khấn tiêu biểu trong lễ hội Bà Chúa Xứ, 
chưa mở rộng khảo sát đến các thể loại ngôn ngữ 
nghi lễ khác như lời khấn trong hầu đồng, lời cầu 
trong sinh hoạt thường nhật hay các nghi thức liên 
quan đến nữ thần khác ở miền Trung và miền Bắc. 

Về phương pháp, do tập trung vào văn bản viết nên 
chưa khai thác được hết khía cạnh diễn ngôn thực 
hành như giọng điệu, âm điệu, động tác cơ thể hay 
mối quan hệ tương tác tại hiện trường hành lễ. 

Từ những giới hạn này, hướng nghiên cứu tiếp 
theo có thể mở rộng theo ba phương diện: (1) mở 
rộng phạm vi khảo sát sang các vùng thờ Mẫu khác 
để so sánh sự biến thể trong tri nhận mẫu hệ, (2) kết 
hợp phương pháp dân tộc học với phân tích diễn 
ngôn để tiếp cận nghi lễ trong tính toàn vẹn biểu hiện 
của nó và (3) xây dựng mô hình liên ngành giữa 
ngôn ngữ học văn hóa, nhân học tôn giáo và phân 
tích tri nhận nhằm khám phá sâu hơn về vai trò của 
ngôn ngữ trong kiến tạo các thế giới quan bản địa. 

TÀI LIỆU THAM KHẢO (REFERENCES) 

Dang, L. V. (1991). Tam toa Thanh Mau Ethnic 
Culture Publishing House. Hanoi (in 
Vietnamese).  

Duranti, A. (1997) Linguistics Anthropology. 
Cambridge University Press, Cambridge. 

Ngo, T. D. (1996). The Mother Goddess Religion in 
Vietnam (Research Study), Culture and 
Information Publishing House. Hanoi (in 
Vietnamese).  

Endres, K. W. (2011). Performing the Divine – 
Mediums, Markets and Modernity in Urban 
Vietnam. Copenhagen: NIAS Press.  

Karen, F., & Nguyen, H. T. (2011). Spirits Without 
Borders: Vietnamese Spirit Mediums in a 
Transnational Age. Palgrave Macmillan. New 
York.  

Nishida, H. (1999). A cognitive approach to 
intercultural communication based on schema 
theory. International Journal of Intercultural 

Relations, 23(5), 753–777. 
https://doi.org/10.1016/S0147-1767(99)00019-X 

Sharifian, F. (2011). Cultural conceptualizations and 
language: Theoretical framework and 
applications. Amsterdam: John Benjamins 
Publishing. 

Taylor, P. (2004). Goddess on the Rise – Pilgrimage 
and Popular Religion in Vietnam University of 
Hawai’i Press. Honolulu. 

Nguyen, M. N. (2021). The image of women in 
Vietnamese folk beliefs. Institute for Religious 
Studies, Vietnam Academy of Social Sciences, 
12(216), 86-103 (in Vietnamese). 

Tran, L. P, Phan, T. H, & Nguyen, N. V. T.  (2024). 
Cultural schemas and folk-belief: an insight into 
the belief in worshiping the Mother Goddess in 
Vietnam. Humanities and Social Sciences 
Communications, 11(106). 
https://doi.org/10.1057/s41599-024--02602-8 

 


