
Tạp chí Khoa học Đại học Cần Thơ       Tập 61, Số CĐ: Văn hóa, Xã hội và Nhân văn hướng đến phát triển bền vững (2025): 1-9 

1 

 
DOI:10.22144/ctujos.2025.165 

VĂN HỌC ĐÀI LOAN VÀ SỰ TIẾP NHẬN TRONG ĐỜI SỐNG  
VĂN HỌC MIỀN NAM GIAI ĐOẠN 1954 - 1975 
Trần Hoài Anh* 
Trường Đại học Văn hóa Thành phố Hồ Chí Minh, Việt Nam 
*Tác giả liên hệ (Corresponding author): anhhoai1108@gmail.com 

Thông tin chung (Article Information) 
 
Nhận bài (Received): 08/06/2025 
Sửa bài (Revised): 04/09/2025 
Duyệt đăng (Accepted): 23/10/2025 
 
Title: Taiwanese Literature and Its 
reception in the Literary life of South 
Vietnam (1954-1975) 
 
Author: Tran Hoai Anh* 
 
Affiliation(s): Ho Chi Minh City 
University of Culture, Viet Nam 
 

TÓM TẮT 
Trong giai đoạn 1954-1975, với một thể chế chính trị dân chủ, cởi 
mở, miền Nam đã tiếp nhận nhiều nền văn học Âu - Mỹ và văn học 
các nước phương Tây, phương Đông, trong đó có văn học Đài 
Loan. Trên cơ sở của lý thuyết mỹ học tiếp nhận, các trường tiếp 
nhận văn học Đài Loan được trình bày trong tham luận thông qua 
các công trình nghiên cứu hiện hữu trong đời sống văn học miền 
Nam1954 -1975 của Nguyễn Hiến Lê, Mai Chưởng Đức; Phan 
Vĩnh Lộc; Nguyễn Phương Khanh; Hoàng Diễm Khanh; Đào 
Trường Phúc,... để trả lời câu hỏi vấn đề tiếp nhận văn học Đài 
Loan ở miền Nam diễn ra như thế nào và có ý nghĩa gì trong đời 
sống văn học miền Nam, khi mà một hiện tượng của văn học Đài 
Loan như tiểu thuyết Quỳnh Dao đã được công chúng đón nhận 
một cách nồng nhiệt và trở thành hiện tượng “best - seller” trong 
thị trường xuất bản sách văn học ở miền Nam lúc bấy giờ. 

Từ khóa: Đời sống văn học, tiếp nhận, văn học Đài Loan, văn học 
miền Nam 1954-1975 

During the period 1954 - 1975, under a democratic and open 
political system, South Vietnam embraced a wide range of 
European and American literature, as well as literature from both 
Western and Eastern countries, including Taiwanese literature. 
Based on the theory of reception aesthetics, this paper presents the 
various modes through which Taiwanese literature was received 
in South Vietnam during the period 1954 - 1975. It draws upon 
existing scholarly works by Nguyen Hien Le, Mai Chuong Duc, 
Phan Vinh Loc, Nguyen Phuong Khanh, Hoang Diem Khanh, and 
Dao Trương Phuc… to examine how the reception of Taiwanese 
literature unfolded in South Vietnam and what significance it held 
in the literary life of the South. A notable example is the case of 
Qiong Yao’s novels, which were enthusiastically embraced by the 
public and became best-sellers in the South Vietnamese literary 
market at the time.  

Keywords: Literary life, reception, Southern literature 1954-1975, 
Taiwanese literature 

  



Tạp chí Khoa học Đại học Cần Thơ       Tập 61, Số CĐ: Văn hóa, Xã hội và Nhân văn hướng đến phát triển bền vững (2025): 1-9 

2 

1. GIỚI THIỆU 

Giai đoạn 1954-1975, nước Việt Nam tạm thời 
bị chia cắt thành hai miền Nam và Bắc Việt Nam 
với hai thể chế chính trị xã hội khác nhau. Miền 
Nam, với thể chế chính trị xã hội xây dựng trên cơ 
sở đa nguyên về văn hóa, cởi mở về tư tưởng, chấp 
nhận sự khác biệt ở nhiều lĩnh vực của đời sống xã 
hội, trong đó có văn học nên đã tiếp nhận văn học 
của nhiều nước trên thế giới, bất luận là phương 
Đông hay phương Tây và thuộc thể chế chính trị 
nào. Thế nên, bên cạnh việc tiếp nhận văn học 
phương Tây và văn học Mỹ, vốn là các nước theo 
chế độ tư bản thì văn học các nước theo chế độ xã 
hội chủ nghĩa như Liên Xô, Hungari, Ba Lan, Đông 
Đức, ... vẫn được dịch và giới thiệu trong đời sống 
văn học miền Nam. Đối với văn học Đài Loan do có 
những điểm tương đồng không chỉ về văn hóa mà 
còn tương đồng về chế độ chính trị,  xã hội nên văn 
học Đài Loan được các nhà nghiên cứu, biên khảo, 
lý luận, phê bình quan tâm tìm hiểu, giới thiệu trong 
đời sống văn học với các hình thức như xuất bản 
sách, đăng tải trên báo, tạp chí: Bách Khoa, Văn, 
Văn học, Nghiên cứu văn học, Tin văn,... Đây là 
những phương thức tiếp nhận chủ yếu văn học Đài 
Loan ở miền Nam, là phạm vi tư liệu được khảo sát 
để thẩm định sự tiếp nhận văn học Đài Loan trong 
đời sống văn học miền Nam lúc bấy giờ, trên cơ sở 
của lý thuyết mỹ học tiếp nhận như tầm đón đợi, 
trường tiếp nhận,... 

Song, do khó khăn về việc tìm tư liệu, nên việc 
nghiên cứu sự tiếp nhận văn học Đài Loan ở miền 
Nam trước 1975 hiện nay, vẫn là một khoảng trống 
cần được lấp đầy, vì chưa có công trình nào tìm hiểu 
vấn đề này. Vì thế, đây là bài viết đầu tiên nghiên 
cứu việc tiếp nhận văn học Đài Loan hiện hữu trong 
đời sống văn học miền Nam qua trường tiếp nhận 
của các nhà nghiên cứu, phê bình mà có thể nhận 
biết ở những minh chứng sau. 

2. NHỮNG TRƯỜNG TIẾP NHẬN VĂN 
HỌC ĐÀI LOAN Ở MIỀN NAM 1954-
1975 

2.1. Văn học hiện đại Đài Loan qua cái nhìn 
của học giả Nguyễn Hiến Lê 

Có thể nói, trong đời sống văn học miền Nam, 
Nguyễn Hiến Lê là một trong những học giả có nhân 
cách và uy tín trong việc nghiên cứu văn học Trung 
Quốc với nhiều công trình có giá trị như: Đại cương 
văn học sử Trung Quốc (3 quyển) – 1955, Cổ văn 
Trung Quốc – 1966, Chiến Quốc sách (viết chung 
với Giản Chi) – 1968, Sử Ký Tư Mã Thiên (viết 
chung với Giản Chi) – 1970, Tô Đông Pha – 1970, 

Nhân sinh quan và thơ văn Trung Hoa (dịch) - 1970 
Nho giáo một triết lý chính trị - 1958, Đại cương 
triết học Trung Quốc (viết chung với Giản Chi) – 
1965,... Ngoài những tác phẩm nghiên cứu văn học 
cổ điển, Nguyễn Hiến Lê còn có những công trình 
nghiên cứu về văn học hiện đại Trung Hoa mà chùm 
bài về “Tình hình văn học Đài Loan từ 1949 đến 
1958” (Bách Khoa số 265-266 ra ngày 15/1/1968); 
“Giới thiệu tiểu thuyết Toàn Phong của Khương 
Quý” (Bách Khoa 267 - 268 ra ngày 15/2 và 
1/3/1968); “Vài nét chính của văn học Trung Quốc 
hiện đại” (Bách Khoa số 269-270 ra ngày 15/3 
/1968) là những minh chứng khá thuyết phục. 

Trong bộ Văn học Trung Quốc hiện đại, Nguyễn 
Hiến Lê đã phân tích kỹ các văn trào qua việc giới 
thiệu khoảng 50 tác giả và hai trăm tác phẩm Trung 
Hoa trong giai đoạn từ chính biến Mậu Tuất (1898) 
đến 1960, giai đoạn sôi nổi, gồm nhiều biến chuyển 
lớn lao nhất trong lịch sử văn học Trung Hoa. Ở bài 
viết của mình, Nguyễn Hiến Lê vừa giới thiệu văn 
học Trung Hoa, vừa đối sánh với văn học Việt Nam 
trong cùng thời kỳ và ông đã rút ra quy luật, đại ý 
là: Khi hai dân tộc có nền văn hóa như nhau, gặp 
những hoàn cảnh như nhau thì văn học cũng có 
những nét chính như nhau, cũng biến chuyển theo 
một đường lối như nhau, gần như là cùng một tốc 
độ. Nhận xét của Nguyễn Hiến Lê rất lý thú, gợi mở 
cho những nhà nghiên cứu văn học so sánh khi tìm 
hiểu văn học các dân tộc. Và theo Nguyen (1968, 
p.51): “độc giả sẽ nhận thấy văn học Đài Loan từ 
năm 1949 gần y hệt văn học Việt Nam từ 1954-
1963”. 

Và trong cảm nhận của mình về văn học Đài 
Loan, khi giới thiệu “Tiểu thuyết Toàn Phong của 
Khương Quý” trên Bách Khoa 267 -268 ra ngày 
15/2 và 1/3/1968, do Nguyễn Hiến Lê biên dịch, 
ông đã cung cấp một thông tin khá lý thú khi cho 
biết bài báo đã in 500 bản và phát hành ở Đài Loan 
mà ít người ở Đảo Quốc này biết đến nhưng qua 
nhận xét của Hồ Thích khi xác quyết văn chương 
Khương Quí có “lời văn trôi chảy, bút pháp mạnh 
mẽ khi tả hoạt cảnh và sâu sắc khi phân tích tâm lý” 
(Nguyen, 1968; p.28) và khi nhà phê bình Cao 
Dương xếp tác phẩm của Khương Quí “vào hạng có 
giá trị nhất trong văn học Trung Hoa hiện đại” 
(Nguyen, 1968; p.28) thì công chúng ở Đài Loan 
mới nhận ra tài năng của Khương Quí. Còn ở bài 
viết: “Vài nét chính của văn học Trung Quốc hiện 
đại” Nguyen (1968) đã đề cập nhiều vấn đề của văn 
học Đài Loan mà theo ông từ năm 1949, ở Đài Loan: 
“không khí văn học thật yên tĩnh, Chính phủ không 
quan tâm đến văn nghệ mà văn nghệ sĩ cũng chán 
nản, rời thực tế mà mơ mộng hảo huyền, cơ hồ như 

https://vi.wikipedia.org/wiki/Gi%E1%BA%A3n_Chi
https://vi.wikipedia.org/wiki/T%C6%B0_M%C3%A3_Thi%C3%AAn


Tạp chí Khoa học Đại học Cần Thơ       Tập 61, Số CĐ: Văn hóa, Xã hội và Nhân văn hướng đến phát triển bền vững (2025): 1-9 

3 

thiếu lý tưởng. Trong mười năm từ 1949 đến 1959 
chỉ có được một tác phẩm của Khương Quí và vài 
tác phẩm của Trương Ái Linh là có giá trị, mà Ái 
Linh lại ở Hương Cảng. Trong mấy năm gần đây từ 
1960 trở đi, hình như ở Đài Loan, văn học đã khởi 
sắc một chút: một số tác giả trẻ đã thí nghiệm những 
khuynh hướng mới của Âu Mỹ, nhưng họ lại Âu hóa 
quá, không được phổ biến rộng trong dân chứng” 
(Nguyen, 1968, p.46). Và, khi đối sánh tình hình 
văn học miền Nam với văn học Đài Loan, Nguyen 
(1968) cho rằng: “Chúng ta với Đài Loan không hẹn 
mà cùng gặp nhau ở nhiều điểm: thiếu đường lối, 
thiếu tổ chức, thiếu lý tưởng, thiếu tinh thần chiến 
đấu, phục vụ; chính quyền muốn “nắm” văn nghệ 
mà không nắm được, rồi lơ với văn nghệ, còn văn 
nghệ sĩ thì được tự do mơ mộng, một số mượn cớ 
làm “chứng nhân thời đại” mà “Đầu độc tinh thần 
thanh niên”. Có phải hoàn cảnh giống nhau thì tự 
nhiên văn nghệ cũng như nhau chăng?” (p.49). Đó 
là những cảm nghiệm về văn học Đài Loan của 
Nguyễn Hiến Lê đã chia sẻ qua những công trình 
khảo cứu của ông hiện diện trong đời sống văn học 
miền Nam 1954-1975. Những cảm nghiệm này 
cũng gợi ra nhiều điều lý thú cho các nhà nghiên 
cứu khi tìm hiểu văn học Đài Loan trong cái nhìn 
đối sánh với văn học miền Nam lúc bấy giờ để tìm 
ra những điểm tương đồng và dị biệt trong quy luật 
nghiên cứu khi tiếp nhận văn học nước ngoài. 

2.2. Hồ Thích: “Khuôn mặt lớn của văn học 
giới Trung Hoa hiện đại” 

Nói đến văn học Đài Loan, không thể không nói 
đến Hồ Thích, một “Khuôn mặt lớn của văn học giới 
Trung Hoa hiện đại”. Vì vậy, tạp chí Văn số 90 ra 
ngày 15/9/1967, có thể xem là số đặc biệt giới thiệu 
về cuộc đời, sự nghiệp, chính trị xã hội và văn học 
của Hồ Thích với người Việt Nam như một bình 
diện tiếp nhận văn học Đài Loan trong văn học miền 
Nam 1954-1975. Đó là bài viết: “Cái chết của Hồ 
Thích” của Mai Chưởng Đức và một số bài văn Hồ 
Thích như: “Cuộc cách mạng văn học phổ biến văn 
bạch thoại”; “Tám điểm sửa đổi mới văn học”; “Nếp 
sống mới không phải cá nhân chủ nghĩa”; “Cảm 
tưởng một chuyến đi”; “Sai bất đa tiên sinh” do Mai 
Chưởng Đức dịch và giới thiệu. Ngoài ra, còn có bài 
“Xét đoán về Hồ Thích” bằng Anh ngữ, đăng tập 
san The China Quarierly số tháng 10-12 năm 1962 
của giáo sư Jerone B. Grieder, giáo sư phụ giảng về 
lịch sử ở trường đại học Ohio state University, Hoa 
Kỳ. Bản Việt ngữ của Nguyễn Công Huân, đăng tạp 
chí Diễn đàn Mỹ, tập II, số 5/1967 để độc giả miền 
Nam biết được một nhân cách văn chương cao quí 
của Đài Loan – Nhà văn Hồ Thích. 

Để minh chứng cho luận điểm Hồ Thích: “là một 
khuôn mặt lớn của văn học giới Trung Hoa hiện 
đại”, Mai Chưởng Đức qua bài viết “Cái chết của 
Hồ Thích” trong lần giỗ thứ V tưởng niệm bác sĩ Hồ 
Thích đã khẳng định: Ông là một con người “Vì tiền 
đồ tổ quốc, vì hạnh phúc toàn dân đã đem hết nhiệt 
tâm phục vụ xứ sở. Mà đáng kể nhất là công cuộc 
đề xướng văn chương Bạch thoại. Không phải riêng 
nhân dân Trung Hoa mà cả thế giới đều xúc động 
khôn cùng – một ánh sao sáng trên bầu trời học thuật 
Á Đông rơi rụng!” (Mai, 1967, p.4). Không những 
thế, để xác tín hơn cho nhận định của mình về cuộc 
đời cao đẹp của Hồ Thích với những đóng góp của 
ông cho đất nước Đài Loan, Mai Chưởng Đức còn 
viện dẫn lời điếu của Tổng thống Tưởng Giới 
Thạch, khi Bác sĩ Hồ Thích mất: “Thích chi tiên 
sinh thiên cổ: tân văn hóa trung cựu đạo đức đích, 
giai mô cựu luân lý canh tân tư tưởng đích sư biểu 
Tưởng Trung Chính Kính vãng (Thích chi tiên sinh 
nghìn thu vĩnh biệt: khuôn sáo nền đạo đức xưa 
trong văn hóa mới bậc thấy tư tưởng mới trong lý 
luận xưa Tưởng Trung Chính Kính điếu)” (Mai, 
1967, p.6). 

 Trong phần viết về cuộc đời và văn nghiệp Hồ 
Thích, để xác quyết giá trị về những đóng góp của 
ông đối với văn học Đài Loan, khi luận giải về văn 
chương của Hồ Thích, Mai (1967) cho rằng: “Hầu 
hết những bài văn của ông sáng tác nhiều nhất trong 
thời kỳ vận động văn hóa mới – phổ biến văn bạch 
thoại, vạch rõ một đường hướng tiên tiến thích hợp 
cho nhân dân, mang những luận chứng phương Tây 
và những cuộc du lịch nhận xét tường tận của ông 
qua các nước tân tiến” (p.7). Còn trong cảm quan 
của Mai Chưởng Đức về hành trình sáng tạo văn 
chương của Hồ Thích thì: “Lời văn trong sáng rõ 
ràng, từ lớp người bình dân đến hàng trí thức cũng 
có thể hiểu thấu đáo. Tuy vậy ông có những tác 
phẩm mang nặng tư tưởng triết học khác nào nhà 
văn hiện đại Lâm Ngữ Đường. Qua các loại ông 
sáng tác gồm nhiều bài bình luận về tình tự dân tộc, 
cần phải được cải hóa; thơ làm theo thể mới, tiểu 
thuyết chỉ chiếm địa vị rất khiêm tốn trên văn đàn” 
(Mai, 1967, p.7). Và theo Mai Chưởng Đức, Hồ 
Thích là nhà văn có những đóng góp đặc biệt cho 
đất nước Trung Hoa Dân Quốc trong buổi đầu tạo 
lập về phương diện văn học nghệ thuật cũng như 
những đóng góp hữu ích khác cho đời sống xã hội 
như một biểu tượng văn hóa của Trung Hoa Dân 
Quốc: “Về phương diện học thuật văn hóa, thuở 
Trung Hoa Dân Quốc mới trưởng thành. Nền học 
vấn còn mới mẻ, khác với thuở triều Mãn Thanh hủ 
lậu với những lề lối dạy dỗ tầm chương trích cú; gây 
tinh thần lụn bại trong giới cầu học. Với tinh thần 



Tạp chí Khoa học Đại học Cần Thơ       Tập 61, Số CĐ: Văn hóa, Xã hội và Nhân văn hướng đến phát triển bền vững (2025): 1-9 

4 

tích cực nhiệt thành, bác sĩ đề xướng văn chương 
bạch thoại dễ dàng diễn tả tình cảm qua sự học vấn 
thư từ” (Mai, 1967, p.7). Bởi, theo cảm nhận của 
Mai Chưởng Đức: “Văn cổ Trung Hoa bao gồm 
nhiều ý nghĩa sâu xa, làm cho người học khó có thể 
thấu triệt chính xác. Hồ Bác sĩ thấy cái tệ nạn này 
càng kéo lùi dân tộc sa vào đường chậm tiến, thua 
kém các nước văn minh. Nên đã mạnh dạn kêu gọi 
giới học thức toàn quốc hưởng ứng sôi nổi, gây 
phong trào bài xích cổ văn hủ lậu. Cần phải gấp rút 
sửa đổi, theo lối văn Bạch thoại dễ học lưu loát 
hơn...” (Mai, 1967, p.7). Và, có thể nói, Hồ Thích là 
niềm tự hào của dân tộc Trung Hoa mà trong cái 
nhìn của Mai Chưởng Đức: “Người Anh tự hào với 
Shakespeare, người Đức hãnh diện với chủng tộc 
Goth, người Pháp tự kiêu với Jean Jacques Rouseau. 
Đối với người Trung Hoa có Hồ Thích Bác sĩ, cảm 
thấy lòng dâng lên niềm tin tưởng bước tiến văn hóa 
của dân tộc” (Mai, 1967, p.9). Có thể nói, bài viết 
“Cái chết của Hồ Thích” (Mai, 1967) không chỉ 
thông tin về cái chết của Bác sĩ Hồ Thích đối với 
công chúng văn học miền Nam mà qua bài viết, Mai 
Chưởng Đức còn muốn công chúng có một cái nhìn 
toàn diện về cuộc đời Bác sĩ Hồ Thích ở các bình 
diện như: nghệ thuật, khoa học, giáo dục, chính trị, 
văn hóa, đạo đức,... nhưng chủ yếu là việc khẳng 
định những đóng góp của Hồ Thích về sáng tạo văn 
học. Có thể nói, đây là một trong những đóng góp 
quan trọng của ông trong buổi đầu xây dựng Trung 
Hoa Dân Quốc.  

Và, để độc giả miền Nam có thể hiểu thêm về 
văn tài cũng như cuộc đời Hồ Thích, Văn số 90 ra 
ngày 15/9/1967, còn giới thiệu một số tác phẩm của 
nhà văn Hồ Thích do Mai Chưởng Đức dịch sang 
Việt ngữ như: “Hồ Thích tự thuật” nói về tiểu sử 
cuộc đời của Bác sĩ Hồ Thích mà: “thời niên thiếu 
đã trải qua những ngày tháng lận đận. Với một đại 
gia đình: Con anh con thiếp” đã gieo vào lòng ông 
những nỗi khổ tâm – nhất là đấng mẫu thân” (Mai, 
1967, p.10). Tình cảm đối với mẹ là tình cảm đặc 
biệt thiêng liêng trong trái tim Hồ Thích và điều này 
được Mai Chưởng Đức chia sẻ ở dịch phẩm “Mẹ! 
nước mắt chảy quanh”, trong đó có những chi tiếc 
khá cảm động: “Nỗi lòng thương nhớ mẹ của Hồ 
Thích thật rạt rào, ông sinh ra và lớn lên hình bóng 
người hiền mẫu lúc nào cũng ám ảnh bên ông” (Mai, 
1967, p.51). Ngoài ra, trong Văn số 90 (15/9/1967) 
ở mục “Đọc văn Hồ Thích” còn có các bài: “Cuộc 
cách mạng văn học phổ biến văn bạch thoại”, “Tám 
điểm sửa đổi mới văn học”, “Nếp sống mới không 
phải cá nhân chủ nghĩa”, “Cảm tưởng một chuyến 
đi”, “Sai bất đa tiên sinh” đều do Mai Chưởng Đức 
dịch. Những dịch phẩm này giúp công chúng có 

điều kiện tiếp nhận văn chương Hồ Thích toàn diện 
hơn. Hồ Thích mất đi nhưng nhân cách cao cả và sự 
nghiệp văn học của ông luôn tồn sinh trong lòng 
công chúng yêu văn học ở Đài Loan và trên thế giới, 
trong đó có công chúng văn học miền Nam 1954-
1975. 

2.3. Quỳnh Dao và việc tiếp nhận văn 
chương Quỳnh Dao ở miền Nam 

Có thể nói, trong đời sống văn học miền Nam 
giai đoạn 1954-1975, hai hiện tượng văn học có sức 
cuốn hút “lạ kỳ” đối với công chúng đó là tiểu 
thuyết kiếm hiệp của Kim Dung (Hồng Kông) và 
tiểu thuyết diễm tình của Quỳnh Dao (Đài Loan). 
Sách của hai nhà văn này có sức “mê hoặc” tâm thức 
độc giả ở mọi tầng lớp, mọi lứa tuổi. Song, tiểu 
thuyết Quỳnh Dao vẫn có một chỗ đứng riêng trong 
lòng công chúng. Vì vậy, trên tạp chí Tin văn số 3 
ra ngày 6 tháng 7 năm 1966, nhà văn Vi Huyền Đắc 
trong dịch phẩm “Yêu là hy sinh” của Quỳnh Dao 
đã có lời giới thiệu khá trân trọng: “Quỳnh Dao là 
một nữ tác giả, người Hồ Nam, sinh năm 1938. 
Ngay từ nhỏ đã có khiếu về văn học nên tới tuổi đôi 
chín, nữ sĩ có một căn bản khá thâm hậu về tản văn 
cũng như về thi từ. Bắt đầu sáng tác là được hoan 
nghênh nhiệt liệt: tác giả Quỳnh Dao được các nhà 
phê bình suy trọng, độc giả tán thưởng. Báo chí 
tranh nhau đăng tải những thi ca, truyện ngắn, 
truyện dài của nữ sĩ. Ngoài các đoãn thiên mà người 
dịch giới thiệu sau đây, tác giả đã cho xuất bản 
những bộ truyện Song ngoại, Yên vũ mông mông, 
Hạnh vận thảo, Thổ ty hoa...” (Vi, 1966, p.101). 

Năm 1972, tạp chí Văn học, một trong những tạp 
chí nghiên cứu phê bình sáng tác văn học khá nổi 
tiếng ở miền Nam giai đoạn 1954-1975, đã xuất bản 
một số đặc biệt với chủ đề “Hiện tượng đọc truyện 
Quỳnh Dao” với các bài viết: “Quỳnh Dao là ai” của 
Nguyễn Phương Khanh; “Một chung trà, một ngọn 
đèn, một cây bút” của Sơn Phượng do Vi Huyền 
Đắc dịch; “Một chút tâm tình với Quỳnh Dao” của 
Mộc Thủ Tâm; “Thơ của Quỳnh Dao gửi cho dịch 
giả H.D.K.; Tại Sao tôi dịch tiểu thuyết của Quỳnh 
Dao? của Hoàng Diễm Khanh; “Quỳnh Dao, một 
nhà văn không ngừng lột xác” của Hoàng Huy và 
giới thiệu hai tác phẩm của Quỳnh Dao đó là truyện 
ngắn Hai chuyến xe do Hoàng Diễm Khanh dịch và 
truyện ngắn Yêu là hy sinh do Vi Huyền Đắc dịch. 

Trong bài viết “Hiện tượng đọc truyện Quỳnh 
Dao” như một lời đề từ giải thích vì sao tạp chí Văn 
học cho xuất bản số chủ đề về Quỳnh Dao, Phan 
Vĩnh Lộc luận giải: “Mấy năm trước đây truyện 
kiếm hiệp của Kim Dung cũng được độc giả Sài 
Gòn say mê tìm đọc. Đến nỗi các báo phải tranh 



Tạp chí Khoa học Đại học Cần Thơ       Tập 61, Số CĐ: Văn hóa, Xã hội và Nhân văn hướng đến phát triển bền vững (2025): 1-9 

5 

nhau độc quyền đăng truyện của Kim Dung để câu 
độc giả. Nếu nhật báo nào không có truyện kiếm 
hiệp Kim Dung là coi như khó sống (...) Đến nay 
một lần nữa chúng tôi lại thấy xuất hiện một hiện 
tượng đọc truyện Trung Hoa ở Sài Gòn. Nhưng 
không phải truyện kiếm hiệp mà là truyện tình của 
một nhà văn nữ là Quỳnh Dao (...) và đi đâu, ở nhà, 
ra phố chỗ nào tôi cũng nghe nhắc đến Quỳnh Dao. 
Tôi thầm nghĩ chắc truyện Quỳnh Dao phải hay và 
hấp dẫn lắm mới xâm nhập vào mọi nơi và được 
thiên hạ tìm đọc và nhắc đến nhiều như thế” (Phan, 
1972, p.1-2). Những điều chia sẻ của Phan Vĩnh Lộc 
đã xác quyết một thực tế không thể phủ nhận, đó là 
sự hiện hữu của tác phẩm Quỳnh Dao trong đời sống 
văn chương ở miền Nam 1954-1975 như một tâm 
thức văn hóa mang ý nghĩa hiện sinh trong cảm thức 
của công chúng, nhất là giới trẻ và phụ nữ đô thị ở 
miền Nam lúc bấy giờ. Vì thế, theo Nguyễn Phương 
Khanh trong bài viết “Quỳnh Dao là ai” đã cho rằng 
Quỳnh Dao cũng như một số nhà văn Trung Hoa 
khác có tác phẩm được chọn dịch sang Việt ngữ: 
“Nhưng trường hợp Quỳnh Dao đặc biệt hơn các 
nhà văn Trung Hoa khác... Lỗ Tấn là nhà văn xã hội 
cách mạng đã có tác phẩm AQ làm thế giới kính nể 
nhưng khi dịch sang Việt ngữ cũng chỉ được một số 
trí thức chọn đọc thôi. Rồi đến Lý Bạch, Đỗ Phủ với 
mấy bài thơ Đường cũng chỉ được mấy cụ già ngâm 
nga và mai một. Và gần đây Lâm Ngữ Đường, Từ 
Vu... những tác phẩm của họ cũng chẳng được ai 
chú ý nên sách của họ dịch ra Việt ngữ đã phải bán 
son trên hè phố. Thế mà trái lại Quỳnh Dao, một nhà 
văn nữ, thuộc lớp mới của làng văn Trung Hoa lại 
được nhiều người nhắc đến. Không cứ gì người Việt 
Nam hiếu kỳ ái mộ mà ngay cả người Trung Hoa họ 
cũng có vẻ ái mộ Quỳnh Dao. Họ ái mộ Quỳnh Dao 
đến độ tác phẩm của Quỳnh Dao in ra là họ tranh 
nhau mua đọc” (Nguyen, 1972, p.6). Và để minh 
chứng rõ hơn sự hấp dẫn “kỳ lạ” của tác phẩm 
Quỳnh Dao không chỉ đối với độc giả Việt Nam mà 
còn đối với độc giả Trung Hoa, tình trạng Quỳnh 
Dao giả trên thị trường sách ở Việt Nam và cả ở 
Trung Hoa cũng được đề cập. Theo Nguyễn Phương 
Khanh: “Quỳnh Dao hiện là nhà văn nữ đang được 
ái mộ tại Trung Hoa nên sách của cô in ra được bầy 
bán ở Hồng Kông, Đài Bắc, Đài Loan... Vì tác phẩm 
của Quỳnh Dao bán quá chạy nên hiện nay ở Hồng 
Kông đã xuất hiện gần 30 cuốn tiểu thuyết giả tên 
Quỳnh Dao. (...) Hành động “đạo tên” Quỳnh Dao 
hiện nay ở Sài Gòn cũng đang xuất hiện” (Nguyen, 
1972, p.8). Có thể nói, đây là một hiện tượng “đáng 
buồn” của quá trình tiếp nhận văn học Đài Loan 
trong đời sống văn học miền Nam trước 1975 qua 
hình thức dịch thuật tác phẩm Quỳnh Dao ở Việt 
Nam, làm cho việc tiếp nhận văn chương Quỳnh 

Dao trong đời sống văn học miền Nam chưa thật sự 
hoàn mỹ. Luận bàn về nguyên nhân của vấn đề này, 
Nguyễn Phương Khanh cho rằng: “Độc giả là lớp 
người vốn dễ giải và lớp người này ở đâu cũng thế. 
Không cứ gì độc giả ở Hồng Kông, Đài Loan mà ở 
Sài Gòn chúng ta cũng đang bị lầm mua phải và đọc 
những truyện “Quỳnh Dao giả” (Nguyen 1972, p.8). 

Hiện tượng “Quỳnh Dao giả” cũng được Hoàng 
Diễm Khanh trong bài viết “Tại sao tôi dịch tiểu 
thuyết Quỳnh Dao” chia sẻ: “Trong truyện của 
Quỳnh Dao, chúng ta đã đọc được những nét hàm 
súc phát xuất từ cá tính của người viết truyện. Thế 
mà, có một dạo, người ta đã lạm dụng danh nghĩa 
của Quỳnh Dao để in bán những loại sách “Quỳnh 
Dao giả” mà Quỳnh Dao đọc qua đã kêu lên: “Cả 
đời tôi không thể nào viết “nổi” một quyển sách thế 
này!”. Vì vậy, nếu không đọc quen văn của Quỳnh 
Dao, rất dễ bị lầm khi đứng trước những sạp sách 
báo bày bán hằng trăm tác phẩm dị biệt của Quỳnh 
Dao” (Hoang, 1972b, p.41). 

Có lẽ, do văn chương của Quỳnh Dao quá hấp 
dẫn đối với người đọc và sách của bà đã thu hút độc 
giả trên thị trường xuất bản lúc bấy giờ nên “hiện 
tượng lợi dụng tên Quỳnh Dao để kiếm ăn” của 
những “nhà “đạo tên” con buôn văn nghệ” là điều 
khó tránh khỏi. Chính điều này càng khẳng định giá 
trị tác phẩm của Quỳnh Dao. Vì thế, trong bài viết 
“Một chút tâm tình với Quỳnh Dao” trên bán nguyệt 
san Việt ngữ - Văn, Mộc Thủ Tâm đã khái quát về 
phẩm tính văn chương nữ sĩ Quỳnh Dao: “Quỳnh 
Dao là một nhà tâm lý học. Ngọn bút của cô đã ghi 
nhận nét chấm phá đối với tình người, tình đời thật 
là tế nhị, sâu sắc một cách uyển chuyển, một cách 
nồng hậu dễ thương. Cái tình cảm đó nó không bạo 
cuồng trong cơn tình dục sa đọa. Nó cũng không 
nức nở như những mối tình tuyệt vọng thiên thu, mà 
nó là những bài học đáng cho độc giả chiêm 
ngưỡng” (Moc, 1972, p.32-33). Và theo Moc 
(1972), cách đây 4 năm (1968), theo tạp chí Hoa văn 
“Kim nhựt thế giới” xuất bản tại Hồng Kông khi 
phỏng vấn về văn nghiệp của Quỳnh Dao đã ghi 
nhận: “Nếu so sánh ý kiến phần đông độc giả, có thể 
nói rằng hiện tại Quỳnh Dao là một nhà văn thành 
công nhất của Trung Hoa tự do” (Moc, 1972, p.33). 
Bài viết của Mộc Thủ Tâm không chỉ chia sẻ những 
giá trị văn chương của Quỳnh Dao từ sự tiếp nhận 
của người đọc mà còn cho biết trong các nhà văn 
Trung Hoa hiện nay: “với số tác phẩm được quay 
thành phim, đáng kể nhất có một Quỳnh Dao” 
(Moc, 1972, p.35). Đây cũng là một lĩnh vực khác 
thể hiện tài năng của Quỳnh Dao được các nhà 
nghiên cứu giới thiệu với độc giả Việt Nam. Không 
những thế, các phim chuyển thể từ tác phẩm của 



Tạp chí Khoa học Đại học Cần Thơ       Tập 61, Số CĐ: Văn hóa, Xã hội và Nhân văn hướng đến phát triển bền vững (2025): 1-9 

6 

Quỳnh Dao cũng được người Việt Nam ái mộ hết 
sức nồng nhiệt và trở thành những hoài niệm, những 
ký ức văn hóa trong sự tiếp nhận của các tầng lớp 
công chúng độc giả mà đặc biệt là giới trẻ. 

Riêng về lĩnh vực sáng tạo văn chương, với tư 
cách là dịch giả chuyển ngữ nhiều tác phẩm tiểu 
thuyết và truyện ngắn của Quỳnh Dao sang Việt 
ngữ, giới thiệu với độc giả miền Nam trong giai 
đoạn 1954-1975, có lẽ hơn ai hết, Hoàng Diễm 
Khanh có đủ tư cách xác tín giá trị văn chương của 
Quỳnh Dao mà theo dịch giả: “Nếu chúng ta không 
đòi hỏi một sự toàn bích trong phạm vi văn chương 
thì tác phẩm của nữ sĩ Quỳnh Dao có thể được liệt 
kê vào hàng “giai tác”. Một giai tác đòi hỏi những 
điều kiện như là: Cốt truyện hay. Tình tiết hấp dẫn. 
Lời văn nhẹ nhàng. Bố cục khéo và kết cấu chu đáo. 
Trong tác phẩm của Quỳnh Dao. Nếu người đọc 
không quá khó tính, có thể nhận thấy Quỳnh Dao đã 
hội đủ những điều kiện trên để đi đến thành công 
một cách hết sức tự nhiên” (Hoang, 1972b, p.40). 
Cũng theo Hoàng Diễm Khanh, đối sánh với các 
nhà văn Trung Hoa cùng thế hệ: “Quỳnh Dao đã 
thành công quá sớm so với tuổi thành công của 
những nhà văn lớn ở Trung Hoa. Điểm này là một 
vinh dự cho riêng Quỳnh Dao và cũng là một khích 
lệ lớn lao cho các nhà văn trẻ hiện đại” (Hoang, 
1972b, p.40). Và, để lý giải cho sự thành công trên 
con đường văn chương của Quỳnh Dao trong việc 
chinh phục người đọc của nhiều nước trên thế giới, 
Hoàng Diễm Khanh cho rằng điều thiết yếu nhất 
trong hành trình sáng tạo của Quỳnh Dao đó là: “lối 
làm việc siêng năng và chịu khó, cẩn thận của 
Quỳnh Dao. Mặc dầu bây giờ Quỳnh Dao đã nổi 
danh, truyện viết không cần phải trau chuốt mấy vẫn 
có người đọc. Thế mà Quỳnh Dao vẫn giữ nguyên 
lề lối làm việc cần mẫn, không viết những truyện 
mình không thích hay không biết, cũng như từ chối 
bán những bản thảo mà mình không vừa ý” (Hoang, 
1972b, p.41). Còn trong cái nhìn của Hoàng Huy, 
sở dĩ Quỳnh Dao gặt hái được nhiều thành công 
trong sáng tạo văn chương của mình bởi Quỳnh Dao 
là “một nhà văn không ngừng lột xác” và “đã có một 
thái độ làm cho chúng ta mến phục. Đáng cho nhiều 
nhà văn khác kính nể noi theo. Đó là sự thay đổi 
trong ngòi bút. Có lẽ Quỳnh Dao nhìn thấy một 
đường mòn tuy êm dịu nhưng nguy hiểm cho văn 
tài” (Hoang, 1972a, p.43). Như vậy, thành công 
trong văn nghiệp của Quỳnh Dao không phải tự 
nhiên mà có!? Đó là sự kết tinh của một quá trình 
tích lũy vốn sống, vốn tri thức, biết vượt qua những 
trở ngại, những thị phi của cuộc đời, không ngừng 
rèn luyện mài sắc ngòi bút, không chấp nhận lặp lại 
mình trong hành trình sáng tạo để kiến tạo cho mình 

một vũ trụ văn chương riêng trong tâm thức người 
đọc. Nói như Hoàng Huy: “Một nhà văn khi nổi 
tiếng thường có thái độ tự bằng lòng với chính mình. 
Đó là cách tự đánh lừa mình. Họ buông xuôi không 
cố gắng muốn tìm tòi sáng tác những gì mới lạ, cứ 
đường thẳng họ bước tới. Họ không ngờ đó cũng là 
một con dốc đang đổ xuống một cách lặng lẽ” 
(Hoang, 1972a, p.44). Đây là điều hoàn toàn khác 
với hành trình sáng tạo văn chương của Quỳnh Dao. 
Có thể nói Quỳnh Dao là một nhà văn luôn tự đổi 
mới mình và xem đây là một phẩm tính trong những 
dự phóng sáng tạo của nhà văn. Vì thế, theo Hoàng 
Huy: “Một ngòi bút biết đến đắn đo thận trọng và 
luôn luôn tìm cách lột xác như Quỳnh Dao nhất định 
sẽ tránh được sự nhàm chán của độc giả và tên tuổi 
khó bị lãng quên” (Hoang, 1972a, p.46). Thực tế sự 
hiện hữu của tác phẩm Quỳnh Dao trong trường tiếp 
nhận của độc giả những năm qua ở đời sống văn học 
miền Nam đã xác tín cho nhận định của Hoàng Huy. 

Nói về ảnh hưởng của văn chương Quỳnh Dao 
đối với sự tiếp nhận của công chúng Việt Nam, theo 
Hoàng Huy trong số gần 20 tác phẩm vừa truyện 
dài, truyện ngắn của Quỳnh Dao đã xuất bản thì 
“Nhiều quyển đã được dịch sang tiếng Việt và đã 
gây thành một “mốt” đọc truyện Quỳnh Dao trong 
vòng mấy năm nay. Mấy nhà xuất bản đã tranh nhau 
dịch truyện Quỳnh Dao để thỏa mãn thị hiếu của 
độc giả, nhất là phái nữ. Tên tuổi của nữ sĩ này được 
khá nhiều độc giả nhắc đến, nhất là phái nữ khắp 
Đông Nam Á ái mộ truyện của Quỳnh Dao” 
(Hoang, 1972a, p.43). Và để minh chứng cho ảnh 
hưởng của tác phẩm Quỳnh Dao cũng như sự ái mộ 
của công chúng đối với Quỳnh Dao ở nhiều nước, 
trong đó có công chúng văn học miền Nam giai 
đoạn 1954-1975, bên cạnh số chuyên đề về Quỳnh 
Dao của tạp chí Văn học 156/1972, còn có tiểu luận 
Hiện Tượng Quỳnh Dao của Đào Trường Phúc 
(Khai Hóa xuất bản, Sài Gòn, 1973), nhằm trả lời 
các câu hỏi nghiên cứu: Quỳnh Dao là ai?, Quỳnh 
Dao “thật” – Quỳnh Dao “giả”, Tại sao tiểu thuyết 
Quỳnh Dao trở thành hiện tượng “best - seller”? 
Đây cũng là những vấn đề đã được các nhà nghiên 
cứu, các dịch giả khi tiếp cận tác phẩm Quỳnh Dao 
đã đặt ra và luận giải trong số chủ đề: “Hiện tượng 
đọc truyện Quỳnh Dao” trên Văn học số 156/1972, 
như một bình diện lý giải về trường tiếp nhận của 
công chúng Việt Nam đối với tác phẩm Quỳnh Dao. 
Để trả lời câu hỏi này, Đào Trường Phúc nêu vấn 
đề: “Người ta có thể đặt một câu hỏi rất giản dị: Tại 
sao một tác giả trẻ như Quỳnh Dao, mà bút pháp 
không có vẻ gì độc đáo cho lắm, khai thác một đề 
tài cũng không lấy gì làm mới lạ, lại tạo được một 
thành công đáng kế đến thế?” (Dao, 1973, p.5). Và 



Tạp chí Khoa học Đại học Cần Thơ       Tập 61, Số CĐ: Văn hóa, Xã hội và Nhân văn hướng đến phát triển bền vững (2025): 1-9 

7 

cũng như các nhà nghiên cứu, khi tiếp cận tác phẩm 
Quỳnh Dao, Đào Trường Phúc đã tìm câu trả lời từ 
trường tiếp nhận của độc giả trong mối quan hệ với 
nhà văn và tác phẩm mà ở đây là mối quan hệ giữa 
người đọc với văn chương Quỳnh Dao khi Đào 
Trường Phúc xác quyết: “hiển nhiên là Quỳnh Dao 
đã gây sự chú ý, một sự chú ý khá lâu dài và đôi lúc 
gần đến độ say mê, không những của độc giả Trung 
Hoa mà còn của độc giả ở một số quốc gia khác. 
Điều này thiết tưởng không thể chỉ được giải thích 
bằng tính hiếu kỳ. Ít ra đó cũng là sự kiện chứng 
minh rằng Quỳnh Dao quả đã tạo được một sợi dây 
liên lạc mật thiết với độc giả, qua các tác phẩm của 
bà, và các tác phẩm ấy hẳn là đã đáp ứng được một 
hay những nhu cầu tinh thần nào đó của quần 
chúng” (Dao, 1973, p.6). 

Một vấn đề khá lý thú, cũng gắn với việc tiếp 
nhận tác phẩm Quỳnh Dao trong đời sống văn học 
miền Nam được Đào Trường Phúc đặt ra trong suy 
niệm của mình, đó là: “Quỳnh Dao có thật là một 
hiện tượng hay không và hiện tượng Quỳnh Dao 
nếu có nên được coi như một trường hợp văn học 
hay chỉ nên được coi như một trường hợp về xuất 
bản? Ở đây có thể ghi nhận hai thái độ cực đoan tiêu 
biểu: Thái độ thứ nhất hoàn toàn phủ nhận giá trị 
văn học của tác phẩm Quỳnh Dao để chỉ nhìn những 
tác phẩm ấy như một sự kiện thương mại; trong khi 
thái độ thứ hai thì lại nhiệt liệt xưng tụng Quỳnh 
Dao như một sứ giả của văn chương, ít ra là đối với 
những vấn đề thuộc lãnh vực tâm cảm” (Dao, 1973, 
p. 6 -7). Từ thực tiễn việc tiếp nhận văn chương 
Quỳnh Dao trong đời sống văn học miền Nam 
1954-1975, theo Đào Trường Phúc : “Không chọn 
bất cứ thái độ nào trong hai thái độ cực đoan nói 
trên” và theo tác giả: “Thứ nhất sự phán đoán phê 
bình khen chê của độc giả Việt Nam đối với Quỳnh 
Dao có thể vấp phải một ngộ nhận đáng tiếc, bởi lẽ 
không phải tất cả những cuốn sách mang tên Quỳnh 
Dao lưu hành tại Việt Nam đều là những tác phẩm 
thực sự của Quỳnh Dao” (Dao, 1973, p. 7). Bởi, một 
lẽ giản đơn, theo Đào Trường Phúc: “Bút hiệu 
Quỳnh Dao đã bị ngụy tạo trên một số ấn phẩm và 
sự ngụy tạo này hoặc đã phát xuất từ Hương Cảng 
hoặc đã được thực hiện ngay tại Việt Nam. Thứ hai 
vì làm công việc khen chê Quỳnh Dao và thẩm định 
giá trị tác phẩm Quỳnh Dao, một cách quá khích và 
chủ quan, thiết tưởng chúng ta nên nhìn người nữ 
văn sĩ đó ở cái vị trí mà chính bà đã xác định cho 
mình, cũng như nên theo dõi tiến trình những tác 
phẩm ấy qua cái chiều hướng rõ rệt mà chính bà đã 
tự vạch ra khi sáng tác, căn cứ vào những sự phát 
biểu chính thức trong một vài tài liệu thu thập được” 
(Dao, 1973, p.8).  

Luận bàn về trường tiếp nhận Quỳnh Dao ở Việt 
Nam, nhìn từ việc xuất bản tác phẩm của nữ nhà văn 
trong đời sống văn chương miền Nam lúc bấy giờ, 
theo tường trình của Đào Trường Phúc: “Bản dịch 
của cuốn Thố Ty hoa của Quỳnh Dao (Cánh hoa 
Chùm gửi, Liêu quốc Nhĩ dịch, Khai Hóa xuất bản) 
đã được in tới lần thứ ba. So với tầm mức xuất bản 
của cùng cuốn này ở Đài Bắc (tái bản mười lăm lần) 
hay của những cuốn khác như Lục Cá Mộng (tái bản 
mười hai lần) Kỷ Độ Tịch Dương Hồng (tái bản 
mười lăm lần), chúng ta thấy số lượng độc giả của 
Quỳnh Dao ở Việt Nam chưa đạt tới mức phi 
thường, tuy rằng đó cũng đã là một trường hợp best 
– seller hiếm có. Điểm đáng ghi nhận ở đây là, thật 
ra Quỳnh Dao đã được độc giả Việt Nam đón tiếp 
một cách hơi muộn màng. Quỳnh Dao đến với độc 
giả Việt Nam lần đầu tiên qua tạp chí Văn số 68 ra 
ngày 15/10/1966. Trong số báo này, qua bản dịch 
của Vi Huyền Đắc, người ta thưởng thức một bài 
giới thiệu Quỳnh Dao do Sơn Phượng viết cùng với 
bốn truyện ngắn của Quỳnh Dao: Mộng; Cái Nốt 
Ruồi; Ghét; Chiếc Lọ Cổ” (Dao, 1973, p.12). 

Và cũng theo Đào Trường Phúc: “Một thời gian 
ngắn sau, lại thấy một truyện dài của Quỳnh Dao 
Song Ngoại được dịch và được nhà Hàn Thuyên 
xuất bản. Dịch phẩm này gần như không được mấy 
ai chú ý tới, lại bẵng đi một thời gian. Rồi bỗng 
nhiên vào một lúc nào đó, sau khi nhà Khai Hóa 
xuất bản hai tác phẩm khác Tiễn Phong, Thố Ty 
Hoa, cùng Song Ngoại được in lại. Thế là nhảy từ 
việc theo dõi bản dịch Thố Ty Hoa dưới hình thức 
feuilleton trên tuần báo Đời, độc gỉa Việt Nam đổ 
xô nhau đi mua sách của Quỳnh Dao. Đánh hơi 
được cái thị hiếu bất ngờ này, những nhà xuất bản 
khác cũng lập tức thi nhau cho ra đời một loạt những 
cuốn tiểu thuyết mang tên Quỳnh Dao. Ít nhất đã có 
chừng sáu bảy nhà xuất bản làm công việc đó: Trí 
Đăng; Đất Lành; Vàng Son, Chiêu Dương; Quỳnh 
Dao... Việc làm ồ ạt, lẽ tất nhiên khó tránh được 
những sơ suất...” (Dao, 1973, p.12-13). Tình hình 
trên đã cho thấy tầm ảnh hưởng và sự ái mộ tác 
phẩm của Quỳnh Dao của công chúng văn học ở 
miền Nam sôi nổi và hào hứng như thế nào! Đúng 
là Quỳnh Dao và tác phẩm của Bà đã trở thành một 
hiện tượng hiếm có trong đời sống văn học miền 
Nam lúc bấy giờ. 

Sở dĩ có được điều này, ngoài sức hấp dẫn của 
văn chương Quỳnh Dao còn có tình cảm của công 
chúng dành cho nhà văn cũng như tình cảm của nhà 
văn dành cho Việt Nam. Vì vậy, khi nói về tình cảm 
của Quỳnh Dao đối với Việt Nam, theo Hoàng 
Diễm Khanh, một trong những niềm yêu thích của 
Quỳnh Dao là đi du lịch và đã đi qua nhiều nước Âu 



Tạp chí Khoa học Đại học Cần Thơ       Tập 61, Số CĐ: Văn hóa, Xã hội và Nhân văn hướng đến phát triển bền vững (2025): 1-9 

8 

Á. Đối với Quỳnh Dao đi du lịch là một phương 
thức tích lũy vốn sống cho hành trình sáng tạo văn 
chương của mình. Và khi Hoàng Diễm Khanh trao 
đổi với Quỳnh Dao: “Tại sao Quỳnh Dao không đến 
viếng Sài Gòn, có phải vì ngại chiến tranh hay 
không? Quỳnh Dao trả lời là chị không đồng ý với 
ý nghĩ của tôi. Quỳnh Dao rất mến Việt Nam, và hy 
vọng sẽ có ngày đặt chân đến quốc gia này. (...) 
Mong rằng có một ngày nào đó, thời cuộc lắng dịu 
hơn, Quỳnh Dao sẽ đến viếng Việt Nam. Nơi có rất 
nhiều độc giả hải ngoại dành nhiều cảm tình cho 
Quỳnh Dao” (Hoàng Diễm Khanh “Tại sao tôi dịch 
tiểu thuyết Quỳnh Dao”, Văn học số 156/1972, 
p.41). Phải chăng chính từ tâm cảm này, độc giả văn 
học miền Nam yêu mến văn chương Quỳnh Giao! 

3. KẾT LUẬN 

Trong những năm 1954-1975 cùng với sự hiện 
hữu nhiều nền văn học các nước trên thế giới cả 
phương Tây lẫn phương Đông, văn học Đài Loan đã 
có một chỗ đứng nhất định trong đời sống văn học 
miền Nam. Sự tiếp nhận của công chúng ở miền 
Nam đối với văn học Đài Loan, mà đặc biệt là việc 
tiếp nhận tác phẩm của nữ nhà văn Quỳnh Dao là sự 
tiếp nhận của các chủ thể có những điểm tương đồng 
về văn hóa mà mẫu số chung là văn hóa phương 
Đông và thể chế chính trị xã hội dân chủ tư sản. 
Chính điểm tương đồng này là cơ sở để tạo nên một 
trường tiếp nhận cởi mở đối với văn học Đài Loan 
mà sự chiếm lĩnh của văn học Đài Loan trên thị phần 
sách, báo tạp chí xuất bản ở miền Nam lúc bấy giờ 
là một xác chứng. Và không chỉ có những ấn phẩm 
sách báo văn học ở Đài Loan được người đọc tiếp 
nhận mà những phim ảnh Đài Loan trong giai đoạn 
này cũng được công chúng miền Nam tiếp nhận một 
cách nồng nhiệt, nhất là những phim được chuyển 
thể từ tiểu thuyết của nữ văn sĩ Quỳnh Dao như: 
Mùa thu lá bay, Xóm vắng; Hải Âu phi xứ, ... 

Từ sau 1975, do những biến động về tình hình 
chính trị xã hội, việc tiếp nhận văn học Đài Loan có 
sự đứt gãy ở miền Nam một thời gian. Nhưng từ khi 

Việt Nam tiến hành công cuộc đổi mới, mở cửa giao 
lưu đối với các nền văn hóa trên thế giới, văn học 
hiện đại Đài Loan, không chỉ có tác phẩm Quỳnh 
Dao mà nhiều tác phẩm của các nhà văn hiện đại 
khác thông qua: “Dự án hỗ trợ xuất bản và biên dịch 
văn học Đài Loan” do Bảo tàng Văn học Quốc gia 
Đài Loan chủ trì đã đến với công chúng yêu văn học 
ở Việt Nam trên phạm vi cả nước. Nhiều tác phẩm 
cả sáng tác và nghiên cứu của các nhà văn: Cửu Bả 
Đao, Vương Định Quốc, Diệp Thạch Đào, Thái Trí 
Hằng, Ngô Thịnh, Bạch Tiên Dũng, Trần Tường 
Khánh, Ngô Minh Ích, Tưởng Vi Văn, ... được dịch 
và giới thiệu ở Việt Nam. Song, tác phẩm của 
Quỳnh Dao vẫn chiếm một vị trí đặc biệt trong sự 
tiếp nhận của công chúng văn học Việt Nam với 
hàng trăm tác phẩm được các nhà xuất bản: Văn hóa 
Văn nghệ TP. HCM, Hội Nhà văn, Phụ nữ, Phương 
Đông, Đại học Sư Phạm TP. HCM, Thanh niên, Trẻ, 
Văn học, Lao động, ... in và phát hành trên thị 
trường. Điều này đã minh chứng, không chỉ trong 
những năm 1954-1975, văn học Đài Loan mới được 
tiếp nhận ở miền Nam mà cho đến hôm nay trên 
phạm vi cả nước, văn học Đài Loan vẫn có một vị 
trí xứng đáng trong thị phần sách xuất bản và trong 
tâm thức của công chúng văn học Việt Nam. Đây là 
điều, không phải nền văn học nước nào cũng có 
được. Vấn đề này đặt ra những tiền đề cho việc giao 
lưu văn hóa Việt – Đài, không chỉ trong quá khứ mà 
cả trong hiện tại và tương lai. Song, dù sao thì sự 
hiện hữu của văn học Đài Loan trong đời sống văn 
học miền Nam giai đoạn 1954-1975 vẫn có một vị 
trí quan trọng, trong việc đặt những viên gạch mở 
đầu làm nền tảng cho sự tiếp nhận văn học Đài Loan 
ở Việt Nam cũng như kiến tạo mối giao lưu văn hóa 
giữa Việt Nam và Đài Loan. Thế nên việc tìm hiểu 
sự tiếp nhận văn học Đài Loan trong văn học miền 
Nam 1954 -1975 là điều không chỉ có ý nghĩa khoa 
học mà còn có ý nghĩa thực tiễn để kết nối và mở 
rộng mối quan hệ giao lưu văn hóa giữa Việt Nam - 
Đài Loan trong xu thế hội nhập của thời kỳ toàn cầu 
hóa. 

  



Tạp chí Khoa học Đại học Cần Thơ       Tập 61, Số CĐ: Văn hóa, Xã hội và Nhân văn hướng đến phát triển bền vững (2025): 1-9 

9 

TÀI LIỆU THAM KHẢO (REFERENCES) 
Dao, P. T. (1973). The Quynh Dao Phenomenon. 

Khai Hoa Publishing House, Saigon (in 
Vietnamese). 

Hoang, H. (1972a). Quynh Dao, a Writer in Constant 
Transformation. Literature (in Vietnamese). 

Hoang, K. D. (1972b). Why I translate Quynh Dao's 
Novels. Literature (in Vietnamese). 

Jerone, B. G. (1967). Judging on Ho Thich (in 
Vietnamese). 

Moc, T. T. (1972). A Few Favors for Quynh Dao. 
Literature (in Vietnamese). 

Mai, D. C. (1967). The Death of Ho Thich. 
Literature (in Vietnamese). 

Nguyen, K. P. (1972). Who is Quynh Dao? 
Literature, (in Vietnamese). 

Nguyen, L. H. (1955). Outline of Chinese Literary 
History (3 volumes). Nguyen Hien Le Publishing 
House, Saigon (in Vietnamese). 

Nguyen, L. H. (1968a). Taiwanese Literature from 
1949 to 1958. Bach Khoa (in Vietnamese). 

Nguyen, L. H. (1968b). Introduction to the Novel 
"Toan Phong" by Khuong Quy. Bach Khoa (in 
Vietnamese). 

Nguyen, L. H. (1968c). Outline of Modern Chinese 
Literature. Bach Khoa (in Vietnamese). 

Phan, L. V. (1972). The Phenomenon of Reading 
Quynh Dao's Stories. Literature (in Vietnamese). 

Vi, D. H. (6/7/1966). Literary News (in Vietnamese). 

 


